AL-QANATIR

INTERNATIONAL JOURNAL OF ISLAMIC STUDIES
elSSN: 2289-9944

Vol. 12. No.2 (2018)

TAWASSUL AND ISTIGHATHAH WITH PROPHET MUHAMMAD IN THE
PRACTICE OF MAWLID BERZAN]JI

TAWASSUL DAN ISTIGHATHAH DENGAN NABI MUHAMMAD DALAM AMALAN
MAWLID BERZAN]JI

Arieff Salleh Rosmani, Zulkiflee Haron', Juhazren Junaidiii, Farahwahida Mohd Yusuf, Mohd Syukri
Yeoh Abdullahv & Zuraini Mashrom?vi

i (Corresponding author). Pensyarah Fakulti Sains Sosial & Kemanusiaan, Felo Penyelidik Pusat Penyelidikan
Figh Sains & Teknologi (CFiRST), Universiti Teknologi Malaysia (UTM). aswar@utm.my

it Pensyarah Fakulti Sains Sosial & Kemanusiaan, Felo Penyelidik Pusat Penyelidikan Figh Sains & Teknologi
(CFiRST), Universiti Teknologi Malaysia (UTM). zulkiflee@utm.my

iii Pensyarah Fakulti Sains Sosial & Kemanusiaan, Felo Penyelidik Pusat Penyelidikan Figh Sains & Teknologi
(CFiRST), Universiti Teknologi Malaysia (UTM). juhazren@utm.my

v Pensyarah Fakulti Sains Sosial & Kemanusiaan, Felo Penyelidik Pusat Penyelidikan Figh Sains & Teknologi
(CFiRST), Universiti Teknologi Malaysia (UTM). farahwamy@utm.my

v Felo Kanan Institut Alam & Tamadun Melayu (ATMA), Universiti Kebangsaan Malaysia(UKM).
mosyuoh@yahoo.com

viPensyarah Institut Pendidikan Guru, Kampus Pendidikan Islam, Bangi. zuraini@gmail.com

Abstract | Tawassul and istighathah with Prophet Muhammad are among the practices of
Muslims in Malaysia when they greet the Prophet’s birthday (mawlid) and recite
the Mawlid al-Barzanji book (kitab). This practice becomes polemic to the
practice of mawlid and berzanji (rhythmic recitation of prophet Muhammad
praising) by some Muslims in Malaysia. Until there are those who accuse the
practice as shirk and kufr. Therefore, this study is conducted to analyze the
issues raised regarding tawassul and istighathah in the practice of mawlid and
berzanji and to analyze the opinion of the Islamic jurists on the issue. The study
involved qualitative and quantitative data through interviews, content analysis,
and questionnaires. A total of four respondents were interviewed, 34 documents
were analyzed, and 233 respondents answered the questionnaires. The findings
of this study found that the issue of tawassul and istighathah with the Prophet
Muhammad after his death is an issue of ijtihad. The study concludes that
Muslims are encouraged to perform tawassul and istighathah with the Prophet
Muhammad, the other Prophets and the Apostles, and the righteous person;
whether they are alive or after they died.

Keywords: Tawassul, istighathah, prophet, mawlid, berzanji.

Abstrak | Tawassul dan istighathah dengan Nabi Muhammad merupakan antara amalan
yang dilakukan oleh umat Islam di Malaysia ketika menyambut mawlid Nabi
dan membaca kitab Mawlid al-Barzanji. Amalan ini menimbulkan polemik
terhadap amalan mawlid dan berzanji yang diamalkan oleh sebahagian umat
Islam di Malaysia. Sehingga terdapat golongan yang menuduh amalan tersebut
adalah syirik dan kufur. Oleh itu kajian ini dilakukan untuk menganalisa isu
yang ditimbulkan berkaitan tawassul dan istighathah dalam amalan mawlid
dan berzanji serta menganalisa perbezaan pendapat ulama berkaitan isu
tersebut. Kajian yang dilakukan melibatkan data kualitatif dan kuantitatif
melalui temubual, analisa kandungan, dan soal selidik. Seramai empat orang

22

http://al-ganatir.com


mailto:juhazren@utm.my
mailto:farahwamy@utm.my

Al-Qanatir: International Journal of Islamic Studies. Vol. 12. No. 2 (2018)
eISSN: 2289-9944

responden telah ditemubual, 34 dokumen telah dianalisa, dan 233 responden
telah menjawab soal selidik. Dapatan kajian ini mendapati bahawa isu tawassul
dan istighathah dengan Nabi Muhammad selepas kewafatan baginda
merupakan isu ijtihadi. Kajian ini mentarjihkan bahawa digalakkan
bertawassul dan beristighathah dengan Nabi Muhammad SAW, para Nabi dan
Rasul, serta orang saleh, sama ada ketika mereka masih hidup atau selepas
mereka meninggal dunia.

Kata kunci: Tawassul, istighathah, nabi, mawlid, barzanji.

PENDAHULUAN

Amalan menyambut hari kelahiran Nabi Muhammad SAW yang juga dikenali sebagai
‘mawlid Nabi’ dan bacaan kitab Barzanji sudah lama bertapak di Alam Melayu (Rippin,
2008; Mahrus Ali, 2011 & Wasisto Raharjo Jati, 2012). Kedatangan Islam yang dibawa oleh
para ulama ke Alam Melayu, bukan hanya sekadar berbentuk doktrin keagamaan, bahkan
turut membawa budaya dan keseniaan bangsa Arab. la merupakan salah satu uslub
dakwah bagi menarik minat masyarakat Alam Melayu untuk menerima Islam. Antara
bentuk warisan seni Arab yang masih bertapak kukuh dalam kalangan umat Islam di Alam
Melayu ialah sambutan mawlid dan bacaan berzanji (Ahmad Mujahid Abdullah et. al,
2012).

Penerimaan masyarakat dunia Islam terhadap Kitab Mawlid al-Barzanji; merentasi
benua Afrika, Timur Tengah dan Asia Tenggara (Ahmad Mujahid Abdullah et. al, 2012)
dapat dilihat melalui sokongan ulama terhadapnya. Selain daripada amalan berzanji yang
dilakukan dalam lingkungan kehidupan masyarakat seharian, Kitab Mawlid al-Barzanji
turut disyarah oleh para ulama terkemuka dan diiktiraf keilmuannya seperti Muhammad
bin Ahmad ‘Illish al-Maliki al-’Asy’ari al-Syadzili al-Azhari (w1299H/1882M) dengan kitab
‘Al-Qawl al-Munji ‘ala Mawlid al-Barzanji’, Muhammad Nawawi al-Banteni al-Jawi
(w1314H/1897M) menulis syarah Mawlid al-Barzanji bertajuk ‘Madarij al-Su'ud ila Iktisa’
al-Burud’ dan ‘Targhib al-Mushtaqin’; Sayyid Ja’far bin Sayyid Isma'il bin Sayyid Zainal
‘Abidin bin Sayyid Muhammad Al-Hadi bin Sayyid Zain (w1317H) menulis syarah bagi
Mawlid al-Barzanji yang dinamakannya ‘Al-Kawkab al-Anwar ‘ala ‘Iqd al-Jawhar fi Mawlid
al-Nabi al-Azhar’; ‘Abd al-Rahim al-Jarjawi al-Maliki (w1342H) dalam bukunya ‘Talhin al-
Sanji Syarh Mawlid al-Barjanzi’.

Pada asasnya, masyarakat Islam diajar oleh para ulama terdahulu memperingati
hari kelahiran Nabi SAW dengan amalan membaca kitab mawlid seperti kitab Barzanji
bertujuan untuk mencontohi dan mengamalkan ajaran yang dibawa oleh Baginda SAW. la
termasuk dalam uslub dakwah untuk memotivasikan umat agar sentiasa ingat dan
mencintai Rasulullah SAW (Ahmad Mujahid Abdullah et. al, 2012). Walaupun Kitab
Mawlid al-Barzanji mendapat sokongan daripada ulama muktabar dalam kalangan para
mufti di Mekah dan Madinah, namun, dewasa ini terdapat kecaman daripada segelintir
ilmuan Islam terhadap kitab tersebut dan amalan membacanya.

Antara kecaman mereka, penganut Berzanji mengangkat dan mensucikan Nabi
Muhammad SAW ke taraf ketuhanan atau ilah, dengan memohon hajat daripada Baginda
SAW (Rasul Dahri, 2001; Abu Ahmad Zainal Abidin, 2009; Al-Atsari, 2010; Abu ‘Abdullah
Khidhir, 2012; Nasiruddin Aziz, 2012 & Yayu Elsah, 2013)

Artikel ini menganalisa isu yang dibangkitkan oleh golongan anti berzanji serta
penjelasan ulama berkaitan isu tawassul dan istighathah dengan Nabi Muhammad SAW.

METODOLOGI KAJIAN

Kajian ini menggabungkan dua kaedah penyelidikan untuk dua fasa berbeza, iaitu
kualitatif dan disusuli kajian kuantitatif atau lebih dikenali sebagai mix-method (Creswell,
2009). Menurut Creswell (2009), kaedah penyelidikan campuran (mixed methods) adalah
satu prosedur untuk mengumpul, menganalisis, dan menggabungkan kedua-dua
penyelidikan, iaitu kuantitatif dan kualitatif dalam satu penyelidikan untuk memahami

23

http://al-ganatir.com




Al-Qanatir: International Journal of Islamic Studies. Vol. 12. No. 2 (2018)
eISSN: 2289-9944

masalah kajian. Kaedah pengumpulan data dibuat melalui kajian kepustakaan terlebih
dahulu bagi mengetahui senario yang berlaku dalam isu amalan dan kandungan kitab
Barzanji seterusnya penyelidik menggunakan instrumen temubual dan semakan dokumen
untuk mengenalpasti isu hukum berkaitan amalan dan kandungan kitab Barzanji. Bagi fasa
kedua penyelidik menggunakan instrumen soal selidik bagi mengenalpasti amalan
masyarakat Islam berkaitan Barzanji.

Fasa 1 kajian ini melibatkan data kualitatif, dokumen dan temubual. Kaedah
persampelan yang digunakan bagi data kualitatif ialah persampelan bertujuan iaitu
purposive sampling. Ciri responden temubual kajian ini ialah mereka yang mempunyai
kepakaran bagi menjelaskan hukum berkaitan Barzanji. Kajian ini melibatkan empat
Orang responden temubual iaitu:

i.  Dato’ Dr Johari bin Mat.

ii. ~ Tuan Guru Syaikh Muhammad Nuruddin Marbu al-Banjari al-Makki.
iii. ~ Dr. Ahmad Husni bin Hj Hasan.
iv.  Maulana Muhammad Asri bin Yusoff.

Manakala data dokumen dipilih berdasarkan dua ciri utama, iaitu bahan bertulis;
tesis, buku, artikel, kertas kerja dan bahan data digital daripada carian internet yang
terdiri daripada dua format iaitu kandungan bertulis melalui laman blog dan rakaman
suara youtube. Ciri responden ialah individu yang menjelaskan tentang isu hukum
berkaitan kitab dan amalan Barzanji. Data dokumen kajian ini melibatkan 34 data.

Manakala fasa 2 kajian ini melibatkan data kuantitatif dengan menggunakan
persampelan rawak. Persampelan kajian ini ditetapkan oleh pihak Yayasan Warisan Johor
kerana mereka lebih mengenali golongan sasaran kajian ini iaitu umat Islam yang terlibat
dalam aktiviti Barzanji di negeri Johor. Responden kajian ini berjumlah 223 orang telah
menjawab soal selidik berkaitan amalan berzanji.

DAPATAN KAJIAN

Berdasarkan dapatan kajian, antara isu yang ditimbulkan oleh golongan anti-berzanji ialah
selawat ketika marhaban aktiviti Berzanji terdapat elemen syirik bertawassul dan
beristighathah dengan Nabi Muhammad SAW (Rasul Dahri, 2001; 2002; Abu Ahmad Zainal
Abidin, 2009; Darul Haris, 2011; Abu ‘Abdullah Khidhir, 2012; Nasiruddin Aziz, 2012;
Johari Mat, 2017). Contohnya terdapat dalam mawlid Barzanji nazam:

Terjemahan Teks Asal
Hambamu (umatmu) yang miskin, | S e
Mengharap kurniamu yang agung lagi SRR '

besar. r"d‘ V""“ B

Maka tolonglah aku dan lindungi aku dari T
neraka Sa’ir%T s I s “f&b
Wahai orang yang diberi mandat untuk el e s

melindungi umatnya.

Wahai penolongku wahai tempat aku @b SLe L

berlindung,
Dalam menghadapi segala urusan yang )y,fy\ ol g
berat-berat. i

Menurut Johari Mat (2017), antara isu yang timbul berkaitan amalan berzanji dan
kandungan kitab Mawlid al-Barzanji yang berlawanan dengan Syarak ialah bertawassul
dengan Nabi Muhammad SAW. Bertawassul dengan Nabi Muhammad SAW selepas
kewafatan Baginda adalah amalan yang bercanggah dengan syariat Islam. Kita hanya
boleh memohon kepada Allah, tanpa perantaraan.

24

http://al-ganatir.com



Al-Qanatir: International Journal of Islamic Studies. Vol. 12. No. 2 (2018)
eISSN: 2289-9944

“Ha yang macam ni, orang kata tawassul. Tawassul ni pusing macam mana pun, dia tetap
orang pertikai hatta dengan Nabi. Jadi yang ni, kita tak payah teruskanlah. Kita murnikan
dengan buang bahagian yang ni. Kita ambil benda-benda yang lain. Yang jelas. Yang samar-
samar macam ni, kita buang” (Johari Mat, 2017).

Isu ini turut disokong daripada data analisis dokumen. “Meminta pertolongan
dengan bertawassul kepada Nabi Muhammad sallallahu ‘alaihi wa-sallam perkara biasa
bagi pembuat bid'ah sebagaimana yang terbukti di dalam kitab Berzanji:

Bl S s B TS

Maksudnya, “Dan kami bermohon dengan berperantaraan (bertawassul) kepadaMu melalui
keberkatan hakikat al-Muhammadiyah” (Rasul Dahri, 2001).

Prosa dan syair yang mengandungi tawassul dan istighathah kepada Nabi
Muhammad SAW dalam kitab Mawlid al-Barzanji mengandungi elemen melampaui batas
dan syirik. “Antara cerita yang berlebih-lebihan yang membawa kepada ghalu (melampaui
batas) dan kesyirikan di dalam berzanjiialah: ‘Salam atasmu wahai penghapus dosa’.
Ungkapan dalam syair di atas ini jika diyakini benar maka ia boleh membawa kepada
berlakunya syirik tasybih (menjadi syirik kerana menyerupakan Allah dengan makhlukNya)”
(Rasul Dahri, 2001).

Syair yang mengandungi tawassul dan istighathah kepada Nabi SAW agar Baginda

memberikan syafaat untuk diampunkan dosa, selain dianggap syirik, menyamakan Nabi
dengan Allah, “Yang paling dahsyat mungkarnya, penganut Berzanji mengangkat dan
mensucikan Nabi Muhammad sallallahu ‘alaihi wa-sallam ke taraf ketuhanan atau ilah”
(Rasul Dahri, 2001). Ia juga didakwa terpengaruh dengan pemikiran Kristian bahawa
paderi boleh menghapuskan dosa.
“Rasulullah sallallahu ‘alaihi wa-sallam juga dijadikan tempat menghapus segala dosa
sebagaimana kepercayaan penganut agama Nasrani menjadikan ketua agama mereka
sebagai tempat pengampunan dosa. Apakah perbuatan dan keyakinan seperti ini tidak boleh
menyebabkan berlakunya kesyirikan? Fahamilah rangkap syair di bawah ini yang mengajar
agar menjadikan Rasulullah tempat penghapus dosa bagi mereka yang telah melakukan
maksiat: ‘Salam atasmu wahai harapan (penghapus dosa) para pembuat maksiat’”” (Rasul
Dahri, 2001).

Tawassul dan istighathah yang terdapat dalam prosa dan syair kitab Barzanji
didakwa sebagai amalan memohon doa dan hajat kepada Nabi Muhammad SAW, bukan
berdoa kepada Allah Ta’ala, dan ia dianggap sebagai amalan syirik. “Adakah Rasulullah
memiliki sifat-sifat ketuhanan sehingga boleh menghapuskan dosa, memohonkan doa/hajat,
dan menahan bencana?’ (Darul Haris, 2011).

“Penulis kitab Barzanji mengajak untuk mengkultuskan Nabi Shallallahu 'alaihi wa
sallam secara berlebihan dan menjadikan Nabi sebagai tempat untuk meminta tolong dan
bantuan sebagaimana pernyataannya. Sikap berlebihan kepada Nabi Shallallahu 'alaihi wa
sallam, mengangkatnya melebihi derajat kenabian dan menjadikannya sekutu bagi
Allah Azza wa Jalla dalam perkara ghaib dengan memohon kepada beliau Shallallahu 'alaihi
wa sallam dan bersumpah dengan nama beliau Shallallahu 'alaihi wa sallam merupakan
sikap yang sangat dibenci Rasulullah Shallallahu 'alaihi wa sallam, bahkan termasuk
perbuatan syirik” (Abu Ahmad Zainal Abidin, 2009).

“Kesesatan demi kesesatan dan kebatilan demi kebatilan membanjiri buku yang
ditulis oleh Al-Barzanji. Pantaskah bacaan dengan kubangan Ilumpur syirik yang
diperangi Nabi Shallallahu ‘Alaihi Wa Sallam dijadikan sara taqarrub (Pendekatan) dan
bukti cinta kepada Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa Sallam. Wallahul Musta’an...!I” (Abu
‘Abdullah Khidhir, 2012).

“Ghauts artinya penolong/penyelamat dalam kondisi yang sangat genting.
Permintaannya disebut istighatsah, dalam perang badar Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa

25

http://al-ganatir.com



Al-Qanatir: International Journal of Islamic Studies. Vol. 12. No. 2 (2018)
eISSN: 2289-9944

Sallam beristighatsah kepada Allah Azza wa Jalla. Perang badar dihadiri orang-orang
terbaik umat ini tapi bersamaan dengan itu Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa
Sallam beristighatsahnya kepada Allah Azza wa Jalla. Permintaan syafaat kepada
Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa Sallam adalah kesyirikan, yang benar adalah memohon
kepada Allah Azza wa Jalla agar dimasukkan dalam orang-orang yang mendapat
syafaat Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa Sallam” (Abu ‘Abdullah Khidhir, 2012).

“Penulis Barzanji mengajak untuk mengagungkan Rasulullah s.a.w dengan
berlebihan dan menjadikan Nabi s.a.w sebagai tempat untuk mintak tolong dan bantuan. Ini
terbukti dalam kitab Barzanji, "Fi ka qad ahsantu zonni, ya bashiru ya naziru, fa'aghisni
wa'ajin ya mujiru minassa'iri ya ghayati ya milady fi muhimmatil umuri”. Dia kata "wahai
pemberi khabar gembira, wahai pemberi peringatan, maka tolonglah aku dan
selamatkanlah aku”. "wahai pelindung dari neraka sa'ir" Dia kata Nabi ni pelindung dari
neraka sa'ir. Nabi pun tak ada kuasa nak lindung kita daripada neraka. Dia kata di sini, dia
claim macam-macam. "wahai penolongku dan pelindungku” (Nasiruddin Aziz, 2012)

Oleh itu pengarang kitab Barzanji didakwa telah memasukkan elemen syirik dalam
kitabnya: “Syirik...syirik...syirik... Al Barzanji telah membanjiri bukunya dengan bait-bait
semisal di atas yang mengandung kesyirikan yang bias mengeluarkan dari Islam,
memangkas habis dasar-dasar keimanan dan keislaman seseorang yaitu, kemurnian ibadah
kepada Allah Azza wa Jalla semata” (Abu ‘Abdullah Khidhir, 2012).

Menurut penentang amalan berzanji, doa tawassul dan istighathah yang
terkandung dalam kitab Barzanji tidak layak dianggap sebagai pujian terhadap Nabi
Muhammad SAW. “Doa ini (doa minta syafaat kepada Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa
Sallam) adalah doa syirik maka pantaskah dijadikan sebagi pujian kepada Rasulullah
Shallallahu ‘Alaihi Wa Sallam” (Abu ‘Abdullah Khidhir, 2012).

Bahkan kesyirikan yang dilakukan oleh pengamal kitab Barzanji lebih buruk
daripada syirik yang dilakukan oleh Abu Jahal dan Abu Lahab, serta musyrikin Mekah:
“Orang yang membaca kedua bait di atas dan bait-bait sebelumnya telah melupakan
AllahAzza wa Jalla dan mengangkat Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa Sallam ke posisi Rabb.
Kesyirikannya lebih hebat dari Abu Jahal, Abu Lahab dan seluruh kaum musyrikin yang
diperangi dan dihalalkan darahnya oleh Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi Wa Sallam” (Abu
‘Abdullah Khidhir, 2012).

Turut didakwa bahawa elemen syirik yang terdapat dalam prosa kitab al-Barzanji

ialah mengajak pembacanya untuk menyembah kubur Nabi Muhammad SAW dan para
wali.
“Para pencinta dan pengamal Kitab Berzanji juga menggalakkan para pengamalnya
meminta-minta ke kuburan Nabi sallallahu ‘alaihi wa-sallam untuk memperolehi
kesejahteraan, cita-cita, hajat dan segala yang diinginkan. Ajaran ini terkandung di dalam
syair berikut: “Inilah nabi bagi sesiapa yang menziarahi makamnya memperolehi
kesejahteraan, cita-cita, hajat dan keinginannya” (Rasul Dahri, 2001).

“Penganut dan pengamal berzanji juga berpegang dengan fahaman kuburi
(pencinta, pemuja atau penyembah kubur). Mereka mendewa dan mensucikan (mentakdis)
kuburan para rasul, para nabi, para wali dan orang-orang yang mereka sucikan terutama
kuburan Nabi Muhammad sallallahu ‘alaihi wa-sallam, sehingga mereka meyakini umrah
dan haji mereka tidak sempurna kecuali setelah melihat maqam Rasulullah sallallahu ‘alaihi
wa-sallam: ‘Sesungguhnya haji dan umrahku adalah melihat Raudah dan Magqam. Mereka
adalah manifestasi cahaya jiwaku dan dengan merekalah diperolehi kesempurnaan’. Jika
aku tidak dapat menziarahi kuburnya (kubur nabi), kekecewaan dan kehampaanlah yang
ku dapat, sia-sialah umurku” (Rasul Dahri, 2001).

Sebaliknya, menurut Muhammad Nuruddin (2017) dan Ahmad Husni (2017),
tawassul dan istighathah yang terkandung dalam marhaban yang terdapat dalam kitab
Mawlid al-Barzanji (nazam) tidak melampaui batasan syarak. Ia masih berada dalam
ruang lingkup yang dibenarkan oleh syarak. Muhammad Nuruddin (2017) menjelaskan:

26

http://al-ganatir.com



Al-Qanatir: International Journal of Islamic Studies. Vol. 12. No. 2 (2018)
eISSN: 2289-9944

“ladi kalau sendainya dari sudut pandang yang sama, maka dengan bahan yang sama jelas
tidak akan berlaku kelainan pandangan, kelainan pendapat antara kita dengan mereka.
Mereka beranggapan yang namanya tabarruk itu syirik, mereka beranggapan yang
namanya tawassul itu syirik. Sebabkan, kebanyakkan daripada buku-buku Mawlid itu
mengandungi unsur-unsur tawassul. Haa jadi bagaimana itu? Jadi, sekiranya mereka
berlapang dada sebagaimana saya katakan tadi, tawassul, mereka kaitkan tawassul dalam
bidang akidah. Padahal tawassul kepada Baginda Rasulullah SAW itu termasuk dalam
masalah hukum halal dan haram, termasuk dalam bidang fiqhiyah, tentang halal dan
haram, tentang hukum hakiki bukan termasuk dalam bidang akidah. Pada saat itu
diakidahkan, menurut mereka sebab di situ kita memohon kepada selain Allah. Kalau kita
nak ikutkan pandangan mereka meminta, memohon kepada selain Allah, kalau berkira-kira
kerna ada yang selain Allah yang memberikan manafaat dan mudarat, memang syirik. Itu
memang pasti. Itu kita satu panduan dan juga satu haluan. Tapi kalau hanya setakat
tawassul sahaja dikatakan itu boleh membuat kepada kesyirikan, maka bagaimana dengan
puluhan dalil, tawassul Nabi Allah Adam, tawassul sahabat Nabi kita kepada Baginda Nabi
kita setelah Baginda meninggal dunia. Tawassul daripada para sahabat di antaranya
Saidina Umar, mereka katakan tu tawassul ketika Nabi kita masih hidup. Makanya itu Nabi
kita, Saidina Umar tidak bertawassul kepada Baginda selepas Nabi kita wafat. Adapun,
masa hidup, kami dulu kalau ada masalah-masalah bertawassul kepada Baginda. Tapi
sekarang selepas Nabi wafat tawassul kepada siapa, selepas Baginda Rasulullah, Saidina
Abbas, itu dalil, Hadis itu mashur. Itu pun mereka tolak. Jadi kata mereka itu membuktikan
kita tidak boleh bertawassul kepada yang telah wafat kerana itu Saidina Umar beralih
daripada Baginda kepada Saidina Abbas. Kita, mazhab kita beza. Kita katakan tu sebagai
bukti sebagaimana kita boleh bertawassul kepada Baginda, kita juga boleh bertawassul
kepada keluarga, kepada para auliya’, dan juga orang-orang yang soleh. Ini mungkin titik
perbezaan”.

Muhammad Nuruddin (2017) melanjutkan lagi penjelasannya berkaitan isu
tawassul dalam amalan berzanji:
"Kalau kita mahu berlapang dada menurut awak itu syirik, tapi menurut kami, jangankan
membuat kepada kesyirikkan. Justeru itu yang terbaik dalam metode kita berdoa. Cara kita
bermunajat. Kenapa? Bukan kerna kita tidak patut, bukan, kerna kita tidak layak. Meminta
diri kepada Allah Azza wa Jalla tapi kita ni tahu siapa kita ni dulu, kita merasa dan tahu
betul tentang diri kita, tak de orang lain yang tahu tentang diri kita. Orang lain tengok kita.
Kita saja. Dahi hitam, tasbih di tangan, jubah di luar, Allah, Allah, Allah. Tetapi sepertinya
apa bila kita sendirian? Sepertinya apa kita dengan Allah Azza wa Jalla. Nah kerna yang
itunya. Jadi katanya kita ini, bukan kata kita tidak boleh meminta, tapi kerna perasaan-
perasaan tidak layak, perasaan tidak sopan kerana kita beriman dengan macam-macam
kesilapan dan kesalahan. Alangkah eloknya kita bertawassul dengan "Ya Allah dengan
kemuliaan Baginda Nabi, para auliya’ dan juga orang-orang soleh Kau kabulkan hajat”. Itu
saja makna daripada tawassul bukan kita menyembah, bukan kita meminta, agar mereka
yang memberikan segala-galanya tidak. Kita minta kepada Allah”.

Selanjutnya Muhammad Nuruddin (2017) dan Ahmad Husni (2017) menolak
tohmahan bahawa tawassul dan istighathah kepada Nabi Muhammad SAW dalam syair
marhaban sehingga melangkaui menyamakan kedudukan Nabi Muhammad SAW dengan
Allah. Syair marhaban adalah ungkapan rasa dan emosi mencintai dan memuliakan Nabi
Muhammad SAW dalam seni ilmu balaghah dan badi’ bahasa Arab. Maka untuk
memahaminya perlu merujuk kepada ilmu wijdan dan balaghah. Namun sekiranya lafaz
syair itu diterjemahkan secara harfiah dan diolah mengikut logik akal semata-mata, maka
boleh sahaja ia dianggap ungkapan syirik, yang memberikan kuasa ketuhanan kepada
Nabi Muhammad SAW. Ahmad Husni (2017) menyatakan, “Takdir/taqdim dan ia adalah
ilmu-ilmu Balaghah dia, ilmu-ilmu yang badi’'nya kan? Jadi kadang-kadang bila kesan yang

27

http://al-ganatir.com



Al-Qanatir: International Journal of Islamic Studies. Vol. 12. No. 2 (2018)
eISSN: 2289-9944

macam gitu, bila kita lihat negatif, jadi kesannya negatif lah kan? Kita pandang perkara
daripada aspek yang bercanggah. Jadi semua tu satu perkara yang tidak baik lah”.

Muhammad Nuruddin (2017) turut menjelaskan, “Ini kita kaji ada sudut kita boleh
bersama, kita bersama bahkan ulama mengatakan kalau ada terdapat seribu asbab
kekufuran tapi masih ada satu lagi yang boleh kita terelak daripada kita menghakiminya
sebagai seorang kafir murtad, itu kita akan arahkan daripadanya supaya kita boleh
berlapang dada”.

Dapatan kajian soal selidik menunjukkan bahawa para pengamal berzanji di
Negeri Johor memahami bahawa tawassul dan istighathah yang terkandung dalam
marhaban Barzanji tidak sampai kepada tahap mereka bermohon kepada Nabi
Muhammad SAW. Mereka meyakini bahawa Allah yang memakbulkan segala permohonan,
namun tawassul dan istighathah adalah untuk mendapatkan keberkatan yang Allah
kurniakan kepada Nabi Muhammad SAW. Majoriti reponden (86.5%) tidak bersetuju
dengan pernyataan ” Dengan membaca kitab Barzanji, saya meyakini lebih utama meminta
kepada Nabi Muhammad berbanding meminta daripada Allah” (B14) dan 75.4% juga tidak
bersetuju ” Apabila berdoa dalam bait syair kitab barzanji, meminta daripada Allah dengan
keberkatan Nabi Muhammad, saya meyakini bahawa Nabi Muhammad yang memakbulkan
doaitu” (B15).

PERBINCANGAN

Tawassul bermaksud memohon sesuatu hajat kepada Allah Subhanahu Wa Taala dengan
keberkatan sesuatu seperti nama-nama Allah, para Nabi & Rasul, orang soleh, dan amal
salih (al-Mawsu’ah al-Fighiyyah, 1986: 14/149). Manakala istighathah pula bermaksud
memohon pertolongan daripada seseorang agar mendoakan sesuatu yang dihajati
daripada Allah subhanaHu wa ta’ala kerana kelebihan yang dimiliki oleh seseorang yang
diminta pertolongan itu (al-Mawsu’ah al-Fighiyyah, 1986: 4/22). Para ulama telah berbeza
pandangan berkaitan isu tawassul dan istighathah kepada Nabi Muhammad SAW selepas
kewafatan baginda. Terdapat tiga pendapat ulama:

Pendapat Pertama

Sebilangan ulama berpendapat bahawa bertawassul dan beristighathah kepada Nabi
Muhammad SAW selepas baginda meninggal dunia adalah dilarang, serta ia dikategorikan
sebagai amalan syirik kerana meminta-minta kepada makhluk, bukan hanya meminta
kepada Allah Subhanahu Wa Taala. Pendapat ini dikemukakan oleh Ibnu Taymiyyah
(1995: 1/202) dan ulama yang sealiran dengannya.

Pendapat Kedua

Sebilangan ulama yang lain pula berpendapat bahawa dibenarkan berdoa kepada Allah
dengan bertawassul dan beristighathah kepada Nabi Muhammad SAW, para Nabi dan
Rasul yang lain, serta hamba Allah yang soleh; sama ada ketika mereka masih hidup,
ataupun selepas mereka meninggal dunia. Pendapat ini merupakan pendapat Imam Malik,
al-Subki (2008: 357-358), al-Karmani, al-Nawawi (t.th.: 8/274), al-Qastalani, al-Samhudi
(1419H: 4/193), Ibnu al-Haj, Ibnu al-Jazari, dan al-Shawkani (1988: 50) (al-Mawsu’ah al-
Fighiyyah, 1986: 4/24).

Al-Nawawi menjelaskan ketika seseorang yang sedang berada di kubur Nabi
Muhammad SAW, selepas selesai memberi salam kepada baginda, “Kemudian dia kembali
ke tempat asalnya dengan menghadapkan wajahnya kepada Rasulullah SAW dan
seterusnya berdoa kepada Allah dengan bertawassul dengan baginda Rasulullah SAW
serta memohon dengan syafaat baginda. Antara ungkapan tawassul yang terbaik
sebagaimana yang diriwayatkan oleh al-Mawardi dan al-Qadi Abu al-Tayyib dan para
ulama mazhab Syafi’i yang lain, daripada al-‘Utbi, beliau berkata, ‘Pada suatu hari saya
duduk di kubur Rasulullah SAW. Lalu datang seorang Arab Badwi dan dia berkata,
‘Assalamu’alayka ya Rasulallah! Sesungguhnya aku mendengar firman Allah Subhanahu
Wa Taala yang bermaksud “dan kalaulah mereka ketika menganiaya diri mereka sendiri

28

http://al-ganatir.com



Al-Qanatir: International Journal of Islamic Studies. Vol. 12. No. 2 (2018)
eISSN: 2289-9944

datang kepadamu (wahai Muhammad), lalu memohon ampun kepada Allah, dan Rasulullah
juga memohon ampun untuk mereka, tentulah mereka mendapati Allah maha penerima
taubat, lagi maha mengasihani” (Surah al-Nisa’, ayat 64). Sekarang aku datang bertemu
denganmu wahai Rasulullah, memohon ampun daripada Allah atas segala dosaku serta
memohon syafaat denganmu kepada Tuhanku. Kemudian lelaki itu beredar. Aku
bermimpi berjumpa dengan Nabi SAW dan baginda bersabda, ‘Wahai ‘Utbi. Benar apa
yang diungkapkan oleh lelaki Badawi itu. Sampaikanlah khabar gembira untuknya,
sesungguhnya Allah telah mengampunkan dosanya” (al-Nawawi, t.th. 8/274).

Taqgiy al-Din al-Subki (w756H) menjelaskan, “Dibenarkan bahkan digalakkan
memohon kepada Allah dengan bertawassul, beristighathah serta meminta syafaat dengan
Nabi Muhammad SAW. Keharusan dan galakan ini merupakan amalan yang sudah
dimaklumi oleh orang yang memiliki agama dalam dirinya. Amalan tersebut dilakukan
oleh para Nabi dan Rasul, ulama salaf soleh, ulama dan orang awam dalam kalangan umat
Islam. Tiada siapa yang mengingkari amalan tersebut dalam kalangan ulama serta tidak
pernah kedengaran ada yang mengingkarinya sejak zaman berzaman, sehinggalah datang
Ibnu Taimiyah. Beliau mengemukakan pendapat (menentang tawassul dan istighathah
serta menganggapnya syirik) yang tidak jelas, yang tidak pernah dikemukakan oleh ulama
yang terdahulu. Cukuplah sekadar kamu mengetahui bahawa pengingkaran Ibnu Taimiyah
terhadap istighathah dan tawassul adalah pendapat yang tidak pernah diungkapkan oleh
para ulama sebelumnya. Saya berpendapat, bertawassul dengan Nabi Muhammad SAW
adalah dibenarkan dalam segala keadaan, sama ada sebelum baginda dicipta, selepas
baginda dicipta; sama ada ketika baginda masih hidup atau selepas kewafatan baginda di
alam barzakh, sehingga selepas dibangkitkan pada hari kiamat dan ketika dalam syurga”
(al-Subki, 2008: 357-358).

Nur al-Din Abu al-Hasan ‘Ali ibn ‘Abd Allah ibn Ahmad al-Hasani al-Syafi'i al-
Samhudi (w 911H) menjelaskan dalam kitabnya ‘Wafa’ al-Wafa’ bi Akhbar Dar al-Mustafa
Sallallah ‘Alayhi Wasallam’, “Memohon pertolongan (istighathah) dan syafaat daripada
Nabi Muhammad SAW dengan kemuliaan dan keberkatan baginda kepada Allah
merupakan amalan para Nabi dan Rasul serta ulama salaf soleh. Ia boleh dilakukan dalam
setiap hal, sama ada sebelum baginda dicipta atau selepas baginda dicipta, ketika baginda
masih hidup, atau ketika baginda berada di alam bazakh serta di hari kiamat kelak” (Al-
Samhudi, 1419H: 4/193).

Antara dalil yang mengharuskan istighathah dan tawassul dengan Nabi
Muhammad SAW dan juga dengan para Nabi, Rasul dan orang soleh yang lain ialah:

1) Istighathah yang dilakukan oleh Nabi Adam: ‘Umar bin al-Khattab melaporkan,
Rasulullah SAW bersabda:

Gafe 3T 4ol QU (i W s sy ST o g 10 ksl 45T O )

wgqu}pd@ij@m;w@m G :J6 eadlaf 0g dssa el
V) Sltt ) St o G0 ks i iz s DNy ) Y 686 e i e s
G i 18 wdsy B3 (g alsd Es u G576 edie A Jws el sl esd

O

Maksudnya, “Apabila Adam mahu memohon ampun atas kesilapannya, dia berkata, ‘Wahai
Tuhanku. Aku memohon daripadaMu dengan kemuliaan Muhammad, Engkau ampunkanlah
aku. Allah bertanya, ‘Wahai Adam, bagaimana engkau kenal Muhammad, sedangkan Aku
masih belum menciptanya? Adam menjawab, ‘Wahai Tuhanku. Tatkala Engkau menciptaku
dan Engkau tiupkan roh kepadaku, aku mendongakkan kepalaku. Aku melihat di Arash
tertulis ‘La ilaha illallah Muhammad RasululLah. Aku tahu, sesungguhnya Engkau tidak
akan menambah kepada namaMu melainkan makhluk yang paling Engkau cintai. Allah
berfirman, ‘Engkau benar wahai Adam! Sesungguhnya dia (Muhammad) adalah makhluk
yang paling Aku cintai. Berdoalah kepadaKu dengan kemuliaannya, maka Aku telah

29

http://al-ganatir.com



Al-Qanatir: International Journal of Islamic Studies. Vol. 12. No. 2 (2018)
eISSN: 2289-9944

ampunkan bagimu. Jika bukan kerana Muhammad, maka Aku tidak akan menciptamu”
Hadis sahih direkodkan oleh imam al-Hakim (2002: 2/672).

Al-Subki (2008: 364) menyatakan bahawa hadis ini secara jelas menunjukkan
bahawa Nabi Adam telah bertawassul, beristighathah dan memohon syafaat dengan
kemuliaan Nabi Muhammad SAW.

2) Abu Umamabh bin Sahl bin Hunayf melaporkan daripada bapa saudaranya; Uthman bin
Hunayf, “Ada seorang lelaki berbeza pendapat dengan Uthman bin ‘Affan berkaitan dengan
sesuatu yang lelaki itu hajati. Uthman tidak menghiraukan lelaki itu dan tidak memenuhi
hajatnya. Lelaki itu bertemu dengan Uthman bin Hunayf mengadukan hal tersebut.
Uthman bin Hunayf berkata, ‘Ambil bekas air itu dan berwuduklah. Kemudian kamu pergi
ke masjid dan solat sunat dua rakaat. Kamu baca doa ini: ‘Allahumma inni as’aluka wa
atawajjahu ilayka bi Nabiyyina Muhammad Sallallahu ‘Alayhi Wa Sallam Nabi al-Rahmah,
ya Muhammad inni atawajjahu bika ila Rabbi fa taqdi li hajati’ (Ya Allah! Aku memohon
kepadaMu dan aku bertawajjuh kepadaMu dengan keberkatan Nabi kami; Muhammad
sallalLahu ‘alayhi wa sallam, Nabi yang membawa rahmat. Wahai Muhammad!
Sesungguhnya aku bertawajjuh dengan keberkatanmu untuk bermohon kepada Tuhanku.
Maka penuhilah untukku hajatku wahai Tuhanku) kemudian kamu sampaikan hajat kamu
itu. Pergilah ke masjid dan saya akan pergi bersama kamu'’. Lelaki itu pun beredar lalu
melaksanakan apa yang disuruh itu. Selepas itu, lelaki itu pergi ke rumah Uthman bin
‘Affan. Penjaga pintu memegang tangan lelaki itu dan membawanya masuk bertemu
dengan Uthman bin ‘Affan. Uthman mempersilakan lelaki itu duduk di sisinya di atas tilam,
lalu bertanya, ‘Apa hajat kamu?’ Lelaki itu menyampaikan hajatnya dan Uthman pun
menyempurnakan hajat itu untuknya. Uthman berkata kepada lelaki itu, ‘Saya tidak ingat
hajat kamu itu sehingga tiba satu ketika.” Uthman berkata lagi, ‘Apa yang kamu hajati itu,
saya ingatnya kembali.’ Lelaki itu pun keluar daripada rumah Uthman dan terus pergi
bertemu dengan Uthman bin Hunayf. Lelaki itu berkata, ‘Semoga Allah kurniakan kepada
kamu kebaikan. Sebelum ini Uthman bin ‘Affan tidak menghiraukan hajat saya bahkan
beliau tidak mengendahkan saya pun, sehinggalah kamu ajarkan saya amalan itu.” Uthman
bin Hunayf berkata, ‘Demi Allah! Sebenarnya bukan saya yang mengemukakan doa itu,
tetapi saya pernah melihat Rasulullah SAW didatangi oleh seorang lelaki buta. Lelaki itu
mengadu kepada baginda berkenaan penglihatannya yang telah hilang. Lalu Nabi berkata
kepada lelaki itu, ‘Hendaklah kamu bersabar!” Lelaki itu berkata, ‘Wahai Rasulullah, saya
tidak ada orang yang boleh membantu memimpin saya, ia merumitkan pergerakan saya.’
Nabi SAW berkata, ‘Ambil bekas air dan berwuduklah. Kemudian kamu solat sunat dua
rakaat. Kamu baca doa ini.” Hadis sahih direkodkan oleh imam al-Tabarani (t.th. 9/30).

Hadis ini turut dilaporkan melalui riwayat sahih yang lain. ‘Umarah bin
Khuzaymah melaporkan daripada Uthman bin Hunayf, “Seorang lelaki buta datang
bertemu dengan Nabi Muhammad SAW lalu berkata, ‘Tuan berdoalah kepada Allah agar
Dia menyembuhkan mata saya.” Nabi menjawab, ‘Jika kamu mahu, kamu melewatkan
penglihatan kamu di syurga nanti, itu lebih baik. Tetapi jika kamu mahu, saya boleh
doakan kesembuhan mata kamu sekarang.’ Lelaki itu meminta agar baginda
mendoakannya. Lalu Nabi mengarahkan lelaki itu berwuduk dengan sempurna, kemudian
solat sunat dua rakaat, kemudian berdoa dengan doa ini:

L"S?L;j)/ L;léju ““&\Mb "/oj\duv&.;ﬁ:;)wu&\ \jngLw\ &\ V;_é_U\}

8
s

{ WE@MV'@J\‘L; *o.lis@é-\.;-
Maksudnya, “Ya Allah, sesungguhnya aku memohon kepadaMu, dan aku bertawajjuh
kepadaMu dengan NabiMu, Nabi Muhammad, Nabi yang menjadi rahmat, wahai
Muhammad, aku bertawajjuh denganmu kepada Tuhanku pada hajatku ini, maka
tetapkanlah untukku. Ya Allah kurniakan syafaatnya (Nabi Muhammad) kepadaku dan
syafaatkan daku padanya”. Hadis sahih direkodkan oleh imam al-Hakim (2002: 5/569).

30

http://al-ganatir.com



Al-Qanatir: International Journal of Islamic Studies. Vol. 12. No. 2 (2018)
eISSN: 2289-9944

Hadis sahih ini turut diriwayatkan oleh imam al-Tirmizi, al-Nasa'i, Ibnu Majah, dan al-
Bayhagqi.

Al-Subki (2008) menjelaskan bahawa Uthman bin Hunayf mengajarkan kepada
lelaki itu berdoa kepada Allah sambil bertawassul dan beristighathah dengan Nabi
Muhammad SAW kerana beliau faham ia adalah amalan yang disyariatkan sama ada
bertawassul dan beristighathah ketika Nabi masih hidup atau selepas kewafatan baginda.

3) Para ulama sepakat berpendapat bahawa dibenarkan bertawassul dengan amal soleh
berdasarkan hadis sahih yang menjelaskan kisah tiga orang yang terperangkap dalam gua.
Ibnu Taimiyah dan para ulama yang sealiran dengannya turut menerima kaedah tawassul
tersebut. Ini membuktikan bahawa berdoa kepada Allah dengan bertawassul dan
beristighathah bukanlah amalan syirik sebagaimana yang didakwa oleh Ibnu Taimiyyah
dan penyokongnya. Jika bertawassul dengan amal soleh diiktiraf oleh Nabi Muhammad
SAW sebagai salah satu kaedah berdoa kepada Allah, maka adakah salah bertawassul dan
beristighathah dengan Nabi Muhammad SAW dan hamba Allah yang soleh? Jika
bertawassul dengan amal soleh tidak dianggap syirik oleh Ibnu Taimiyah, maka kenapa
bertawassul dan beristighathah dengan Nabi Muhammad SAW dan hamba Allah yang
soleh yang telah meninggal dunia dikatakan syirik! (al-Subki, 2008: 366).

4) Bertawassul dan beristighathah bukan hanya sekadar dengan Nabi Muhammad SAW,
bahkan boleh dilakukan dengan orang yang soleh. Anas bin Malik melaporkan, “Umar bin
al-Khattab ketika berlaku kemarau, beliau akan meminta hujan bertawassul dengan
‘Abbas bin ‘Abd al-Muttalib. Umar berdoa: “Ya Allah, kami pernah bermohon kepadaMu
dengan bertawassul dengan Nabi kami, lalu Engkau kurniakan kami hujan. Sekarang, kami
bermohon kepadaMu dengan bertawassul dengan bapa saudara Nabi kami, maka
kurniakanlah kami hujan.” Anas berkata, ‘Lalu mereka dikurniakan hujan”. Hadis sahih
direkodkan oleh imam al-Bukhari (1993: 2/27).

Pendapat ketiga

Sebilangan ulama lain pula berpendapat bertawassul dan beristighathah dibenarkan
hanya kepada Nabi Muhammad SAW; sama ada ketika baginda masih hidup atau selepas
baginda meninggal dunia. Pendapat ini dikemukakan oleh al-‘Iz ibn ‘Abd al-Salam (al-
Mawsu’ah al-Fighiyyah, 1986: 4/26). Mereka berhujah dengan hadis Uthman bin Hunayf.

PENUTUP

Isu bertawassul dan beristigathah dengan Nabi Muhammad SAW selepas kewafatan
baginda merupakan isu yang sudah lama diperdebatkan dalam kalangan ulama. Oleh
kerana ia isu ijtihadi, maka umat Islam perlu berlapang dada dalam menerima pendapat
yang berbeza. Pendapat yang mengatakan bahawa bertawassul dan beristighathah dengan
Nabi Muhammad SAW, para Nabi dan Rasul, serta orang saleh; sama ada ketika mereka
masih hidup atau selepas mereka meninggal dunia, adalah dibenarkan oleh Syarak,
bahkan digalakkan, adalah pendapat yang lebih rajih kerana terdapat hadis sahih yang
membenarkan amalan tersebut. Oleh itu, tawassul dan istighathah yang terkandung dalam
kitab Barzanji adalah tidak bercanggah dengan hukum Syarak.

PENGHARGAAN

Pihak penyelidik mengucapkan terima kasih kepada Majlis Agama Islam Negeri Johor
kerana membiayai dana penyelidikan yang bertajuk, “Kajian Isu Hukum Yang Terdapat
Dalam Kitab Mawlid Al-Barzanji”. Penyelidikan tersebut dilakukan dengan kerjasama
Jabatan Mufti Negeri Johor dan kumpulan penyelidik daripada Pusat Penyelidikan Figh
Sains & Teknologi (CFiRST), Universiti Teknologi Malaysia.

31

http://al-ganatir.com



Al-Qanatir: International Journal of Islamic Studies. Vol. 12. No. 2 (2018)
eISSN: 2289-9944

RUJUKAN

Abu Ahmad Zainal Abidin. 2009. Barzanji: Kitab Induk Peringatan Maulid Nabi Shallallahu
Alaihi Wa Sallam. Majalah As-Sunnah, 12.

Ahmad Mujahid Abdullah, Siti Rugayah Hj Tibek, Wan Kamal Mujani, Jawiah Dakir,
Kamaruzaman Yusof. 2012. Amalan Barzanji: Adakah la Selaras Dengan Ajaran
Islam? International Journal of West Asian Studies. Vol.4.(2): pp. 23-35

Al-Atsari, Abu Salma. 2010. Studi Kritis Syair-syair Barzanji dan Burdah. Al-Hujjah Risalah,
50(4): 1-2.

Al-Bukhari, Muhammad ibn Isma’il. 1993. Sahih al-Bukhari. Sunt. Mustafa Dib al-Bugha.
Cet. ke-5. Dimashq: Dar Ibn Kathir.

Al-Hakim, Abu ‘Abd Allah Muhammad bin ‘Abd Allah al-Naysaburi. 2002. al-Mustadrak ‘ala
al-Sahihayn. Jil. 2. Bayrut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Al-Mawsu’ah al-Fighiyyah. 1986. Cet. ke-2. Al-Kuwait: Wizarah al-Awqaf wa al-Shu’un al-
I[slamiyah.

Al-Nawawi, Muhy al-Din Yahya bin Sharaf. t.th. al-Majmu’ Syarh al-Muhazzab. Dimashq:
Dar al-Fikr.

Al-Samhudi, Nur al-Din Abu al-Hasan ‘Ali ibn ‘Abd Allah ibn Ahmad al-Hasani al-Syafi’i.
1419H. Wafa’ al-Wafa’ bi Akhbar Dar al-Mustafa sallalLah ‘alayhi wasallam. Beirut:
Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Al-Shawkani, Muhammad bin ‘Ali. 1988. Tuhfat al-Dhakirin. Beirut: Mu’assasah al-Kutub
al-Thaqafiyah.

Al-Subki, Taqiy al-Din. 2008.. Shifa’ al-Saqam fi Ziyarah Khayr al-Anam. Sunt. Husayn
Muhammad ‘Ali Shukri. Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyah.

Al-Tabarani, Abu al-Qasim Sulayman bin Ahmad. t.th. Al-Mu’jam al-Kabir. Sunt. Hamdi ibn
‘Abd al-Majid al-Salafi. Qaherah: Maktabah Ibn Taimiyyah.

Ibnu Taymiyyah, Abu al-‘Abbas Ahmad ibn ‘Abd al-Halim al-Harrani. 1995. Majmu’ al-
Fatawa. Sunt. ‘Abd al-Rahman ibn Muhammad ibn Qasim. Madinah Munawwarah:
Majma’ al-Malik Fahd li Tiba’ah al-Mashaf al-Syarif.

Muhammad Asri Yusoff. 2017. Temubual. 17 Oktober 2017. Pusat Pengajian Darul Kautsar,
Kubang Kerian, Kelantan.

Muhammad ‘Illish, Muhammad ibn Ahmad ‘Illish al-Maliki. 1884. Al-Qaw! al-Munji ‘ala
Mawlid al-Barzanji. al-Qahirah: Matba’at ‘Uthman ‘Abd al-Raziq.

Muhammad Nawawi Banten. 1876. Madarij al-Su’ud ila Iktisa’ al-Burud. Semerang:
Maktabah wa Matba’ah Putra Semerang.

Rasul Dahri. 2001. Kebatilan dan Kemungkaran Berzanji & Perayaan Maulid Nabi
(Sallallahu 'Alaihi Wa-sallam). Johor Bahru: Perniagaan Jahabersa.

Rippin, Andrew. 2008. The Islamic World. London: Routledge.

Wasisto Raharjo Jati. 2012. Tradisi Sunnah dan Bid’ah: Analisa Barzanji dalam Perspektif
Cultural Studies. el-Harakah, 14(2): 226-242.

Temubual

Ahmad Husni Hasan. 2017. 17 Oktober 2017. Universiti Sultan Azlan Shah, Kuala Kangsar,
Perak.

Johari Mat. 2017. 17 Oktober 2017. Dewan Negeri Kota Darulnaim, Kota Bharu, Kelantan.

Muhammad Nuruddin Marbu al-Banjari al-Makki. 2017. 16 Oktober 2017. No. 31, Jalan
Gemilang 5, Taman Saujana, Kluang Johor.

Internet

Abu Abdullah Khidhir. 2012. Sesatkah Kitab Berzanji?
https://aboeshafiyyah.wordpress.com (diakses pada 5 Januari 2017).

Darul Haris. 2011. Membongkar kandungan kitab al-Barzanji. http://darulharis. blogspot.
my (diakses pada 5 Januari 2017).

Mahrus Ali. 2011. Kesesatan-kesesatan dalam Kitab Berzanji.
https://mantankyainu.blogspot.my (diakses pada 5 Januari 2017).

32

http://al-ganatir.com


https://aboeshafiyyah.wordpress.com/
https://mantankyainu.blogspot.my/

Al-Qanatir: International Journal of Islamic Studies. Vol. 12. No. 2 (2018)
eISSN: 2289-9944

Nasiruddin Aziz. 2012. Menimbang Amalan Berzanji & Marhaban Menurut Neraca Al-
Qur'an & Sunnah. https://youtube/DOHOFceNISs (diakses pada 6 Januari 2017).

Yayu Elsah. 2013. Tradisi Barzanji dalam Tinjauan Syariat.
https://yayuelsahdotcom1.wordpress.com (diakses pada 5 Januari 2017).

Penafian

Pandangan yang dinyatakan dalam artikel ini adalah pandangan penulis. Al-Qanatir: International Journal of
Islamic Studies tidak akan bertanggungjawab atas apa-apa kerugian, kerosakan atau lain-lain liabiliti yang
disebabkan oleh / timbul daripada penggunaan kandungan artikel ini.

33

http://al-ganatir.com


https://youtu.be/D0HOFceNISs

