
Al-Qanatir: International Journal of Islamic Studies. Vol. 12.  No. 2 (2018) 
eISSN: 2289-9944 

13 
http://al-qanatir.com 

 

  

INSTITUTIONALIZATION OF SYAFIE’S MADZHAB FATWA TO ENSURE THE 
WELL BEINGS OF ISLAMIC PRACTICES AMONG THE MUSLIM COMMUNITY IN 

KEDAH 
 

PENGINSTITUSIAN FATWA MAZHAB SYAFIE BAGI MENJAGA KEMASLAHATAN 
AMALAN MASYARAKAT ISLAM DI KEDAH 

 
Mohd Hambali Rashidi, Kamarudin Ahmadii & Shukri Ahmadiii 

 
i (Corresponding author). Pensyarah Kanan, Fakulti Sains Sosial & Kemanusiaan Universiti Teknologi Malaysia. 
mhambali.kl@utm.my 
ii Prof. Madya, Pusat Pengajian Bahasa, Tamadun & Falsafah Universiti Utara Malaysia (UUM). 
kama@uum.edu.my 
iii Profesor, Pusat Pengajian Bahasa, Tamadun & Falsafah Universiti Utara Malaysia. shuk494@uum.edu.my 

 

 
Abstract 

 
Islam is a universal and growing religion and is accepted throughout the 
world because of its universality. As a result of the universality, Islam goes 
through various discoveries and events. The consequence of each discovery or 
new event requires a solution from the Islamic legal point.  The fatwa 
institution is the official organization acting on the law for any question 
involving the Muslim community. In the state of Kedah, fatwa institution plays 
the role in helping the Muslim community to understand and address every 
issue arising from the perspective of Islam. Hence, the objective of this article 
is to examine the process of fatwa production in the state of Kedah in creating 
unity of views among the Muslim community, for example the use of Syafie 
School of Islamic Law in the course of fatwa. This is a library research and in 
this study, only references related to fatwas and materials issued by mufti 
offices are used. Based on the result of research from the data obtained either 
from the point of forming fatwa or fatwa writing, it shows that the fatwa 
organization plays a role in shaping the unity of Muslims through the fatwa 
issued. The findings show that almost all the fatwas issued are prioritizing the 
use of the Syafie School. Thus, it consecutively unites the Muslims from the 
aspect of practices as well as to the thinking of an issue that arises. 
 
Keywords: Kedah, Syafie, fatwa, institution, school. 

 
Abstrak 
 
 

 
Islam merupakan agama yang bersifat sejagat dan berkembang serta 
diterima di seluruh pelusok dunia adalah kerana kesejagatannya. Hasil dari 
sejagatnya itu ia menempuh dan melalui pelbagai penemuan dan peristiwa 
baru. Natijahnya setiap penemuan atau peristiwa baru itu memerlukan 
penyelesaian dari sudut hukum syarak. Institusi fatwa adalah organisasi 
rasmi yang bertindak mencari hukum ke atas setiap persoalan yang 
melibatkan masyarakat Islam. Di negeri Kedah, institusi fatwa berperanan 
membantu masyarakat Islam memahami dan mengatasi setiap persoalan 
yang timbul dari sudut kacamata Islam. Oleh itu, objektif artikel ini adalah 
untuk meneliti proses pengeluaran fatwa di negeri Kedah dalam mewujudkan 
kesatuan pandangan dalam kalangan masyarakat Islam, umpamanya 
pemakaian mazhab Shafie dalam urusan fatwa. Kajian ini berbentuk kajian 
perpustakaan dan dalam kajian ini hanya bahan rujukan berkaitan dengan 

 
 Vol. 12.  No. 2 (2018) 

http://al-qanatir.com/index.php/qanatir/article/view/165
http://al-qanatir.com/index.php/qanatir/article/view/165
http://al-qanatir.com/index.php/qanatir/article/view/165


Al-Qanatir: International Journal of Islamic Studies. Vol. 12.  No. 2 (2018) 
eISSN: 2289-9944 

14 
http://al-qanatir.com 

fatwa dan bahan yang dikeluarkan oleh pejabat mufti sahaja digunakan. 
Berdasarkan kepada hasil kajian dari data yang diperolehi samada dari 
sudut kaedah pembentukan fatwa mahupun penulisan fatwa itu sendiri 
memperlihatkan bahawa organisasi fatwa berperanan dalam membentuk 
perpaduan umat Islam melalui fatwa yang dikeluarkan. Dapatan 
menunjukkan hampir keseluruhan fatwa yang  dikeluarkan adalah 
mengutamakan pemakaian mazhab Shafie. Ini sekaligus dapat meyatukan 
umat Islam dari sudut amalan dan juga pemikiran terhadap sesuatu isu yang 
timbul. 
 
Kata kunci: Kedah, Syafie, fatwa, institusi, mazhab. 

 

PENDAHULUAN  
Sejarah menunjukkan Tanah Melayu merupakan antara kawasan terawal menerima 
kedatangan Islam di rantau ini (Abu Bakar, 1986) dan mula tersebar sekitar abad ke-13 
Masihi serta berkembang dengan pesatnya dalam abad ke-15 Masihi. Penyebaran, 
pengaruh mazhab Syafie dan pengislaman komuniti kebanyakannya disebarkan oleh 
pendakwah yang berwibawa dan ahli sufi keturunan Arab (Abdul Rahman Abdullah, 
2000). Terdapat sejarawan Barat yang mengatakan bahawa mazhab Syafie merupakan 
satu-satu mazhab yang paling dominan dalam pengajian fiqh di Nusantara (John Crawford, 
1877).  

Agama Islam adalah agama rasmi Persekutuan (Perkara 3). Selaras dengan itu 
Enakmen Pentadbiran Undang-undang Islam diwujudkan bertujuan untuk menguruskan 
urusan agama Islam. Selangor adalah negeri pertama yang mewujudkan Undang-undang 
Pentadbiran Hukum Syarak (1952) diikuti oleh negeri lain termasuk negeri Kedah (1962). 
Enakmen ini juga melibatkan peruntukan berkenaan urusan mufti dan fatwa. 

Oleh itu objektif artikel ini adalah untuk mengkaji pemakaian mazhab Syafie dalam 
proses pengeluaran fatwa di negeri Kedah. Metode kajian ini berbentuk kajian 
perpustakaan yang tidak melibatkan aktiviti lapangan. Kajian ini bergantung kepada bahan 
rujukan di perpustakaan dan bahan bercetak yang dikeluarkan oleh pejabat Mufti sahaja. 
 

KEDUDUKAN FATWA DI MALAYSIA 
Fatwa merupakan urusan pentadbiran hal ehwal agama Islam di bawah bidang kuasa 
Kerajaan Negeri. Ia termaktub dalam Jadual Kesembilan Perlembagaan Persekutuan. 
Sesuatu fatwa hanya layak dikeluarkan oleh mufti dan perlantikannya dilakukan oleh 
Sultan. Mufti pula dibantu oleh satu jawatankuasa yang dilantik1. Secara umum, urusan 
fatwa berbeza di antara negeri-negeri. Selepas kemerdekaan, institusi fatwa diletakkan di 
bawah Jabatan Agama Islam. Ketika ini, belum wujud satu jabatan khusus berkaitan 
pentadbiran fatwa. Jabatan Mufti dipisahkan dengan pentadbiran Jabatan Agama Islam 
bermula pada tahun 1992. Undang-undang Islam yang dipakai adalah berdasarkan mazhab 
Syafie merangkumi juga urusan pengeluaran fatwa (Wu Min Aun, 1999). 

Perlembagaan Kedah menyatakan Sultan menjadi ketua agama Islam dan 
bertanggungjawab secara langsung mengenai hal ehwal agama Islam. Dalam urusan 
pentadbiran agama, ditubuhkan Majlis Agama Islam Kedah untuk membantu Sultan. 
Manakala Pejabat Mufti untuk mentadbir urusan yang berkaitan dengan permasalahan 
fatwa. Undang-Undang Tubuh Kerajaan Kedah menyebutkan dalam Perkara 33(b): 
Raja adalah menjadi Ketua Ugama Negeri; dan Majlis Ugama Islam, yang ditubuhkan 
menurut Undang-Undang Negeri yang wujud sekarang ini hendaklah juga menulung dan 
menasihati Raja menurut Undang-Undang yang tersebut itu. 

 

                                                           
1 Hampir setiap negeri di Malaysia mempunyai jawatankuasa fatwa contohnya, Jawatankuasa Fatwa Kedah, 
Jama’ah Fatwa di Kelantan, Jawatankuasa Syariah di Melaka dan Jawatankuasa Perundingan Hukum Syarak 
di Wilayah Persekutuan, Pahang dan Selangor. 



Al-Qanatir: International Journal of Islamic Studies. Vol. 12.  No. 2 (2018) 
eISSN: 2289-9944 

15 
http://al-qanatir.com 

KEDUDUKAN MAZHAB SYAFIE 
Secara amnya kedudukan mazhab Syafie diperkukuhkan melalui peruntukan undang-
undang yang terdapat dalam enakmen negeri dimana pihak berkuasa fatwa telah 
mengambil langkah dengan lebih jelas iaitu menerima pakai mazhab Syafie dalam fatwa 
mereka. Sebagai contoh peruntukan menyatakan bahawa sebarang persoalan hendaklah 
diselesaikan berdasarkan pendapat muktamad mazhab Syafie. Enakmen No. 6, Seksyen 
26(1) memperuntukan:  
Dalam mempertimbangkan apa-apa fatwa di bawah seksyen 21 atau memperakukan apa-
apa pendapat di bawah seksyen 25 Jawatankuasa fatwa hendaklah, pada lazimnya 
mengikut qaul muktamad Mazhab Syafie berlandaskan al-Quran, Hadis, Ijma’ Ulamak dan 
Qiyas. 

 
Pengecualian berlaku jika mufti berpendapat bahawa dengan mengikut qaul 

muktamad mazhab Syafie akan berlawanan dengan kepentingan awam, mufti boleh 
beramal dengan qaul daripada mazhab lain dengan restu daripada Duli Yang Maha Mulia 
Sultan. Malahan jika Mufti berpendapat bahawa tiada satu pun qaul muktamad daripada 
empat mazhab itu boleh diikuti tanpa membawa kepada keadaan yang berlawanan dengan 
kepentingan awam, maka mufti boleh menyelesaikan persoalan itu mengikut hematnya 
sendiri tanpa terikat dengan qaul muktamad daripada mana-mana mazhab yang empat itu. 
Walaupun Mufti dan Jawatankuasa Fatwa mengeluarkan fatwa berdasarkan pertimbangan 
mazhab Syafie namun terdapat juga beberapa fatwa yang diasaskan pada mazhab lain. Ini 
adalah kerana keterikatan kepada mazhab ditinggalkan apabila ia dilihat bertentangan 
dengan maslahah atau kepentingan umum (Noor Naemah, Abdul Karim & Ridzwan, 2004). 

Hakikatnya keutamaan pemakaian mazhab Syafie dalam urusan fatwa berbanding 
dengan mazhab lain tidak perlu dipertikaikan lagi. Satu-satunya perkara yang diambil kira 
untuk menerima pakai mazhab selain Syafie ialah kepentingan awam dan demi menjaga 
kemaslahatan keharmonian hidup beragama. Kaedah penyeragaman ini perlu diberi 
perhatian oleh semua pihak agar keharmonian hidup masyarakat Islam tidak tergugat 
dengan pendapat lain dari mazhab Syafie yang tidak perlu diketengahkan untuk 
masyarakat awam.  

 
MAJLIS AGAMA ISLAM NEGERI  KEDAH 
Dalam menjalankan tugas sebagai ketua agama Islam, raja-raja dibantu dan dinasihati oleh 
Majlis Agama Islam dalam semua perkara berkaitan agama Islam kecuali melibatkan 
hukum syarak. Dalam hal ini, Raja dibantu dan dinasihati oleh mufti negeri (Enakmen No. 6 
tahun 2008, Seksyen 7(1)). Agama Islam adalah agama rasmi negeri Kedah (perkara 
33(a)), dan bagi melaksanakan kuasa dan tanggungjawab itu, maka diwujudkan Undang-
undang Pentadbiran Ugama Islam Kedah (1962). Berdasarkan Perkara 33(b) pula 
Kerajaan Negeri hendaklah menubuhkan sebuah Majlis Agama Islam yang berfungsi 
membantu dan menasihati Sultan dalam perkara-perkara yang berhubung dengan agama 
Islam di negeri Kedah seperti mana yang disebutkan dalam Undang-undang Pentadbiran 
Agama Islam Kedah 1962 Seksyen 4. 

Bagi menjalankan polisi Majlis pula, maka telah ditubuhkan Jabatan Agama Islam 
Negeri yang berfungsi mentadbir dan menyelesaikan perkara berkaitan dengan ajaran 
Islam. Walaupun Majlis hanyalah merupakan badan penasihat kepada Sultan tetapi Majlis 
sebenarnya bertindak sebagai pihak berkuasa tertinggi dalam bidang agama. Majlis 
memberi nasihat kepada Sultan dalam urusan pentadbiran agama Islam termasuklah 
urusan fatwa (Sharifah Zaleha, 1997). Setelah berlaku pindaan kepada Enakmen 
Pentadbiran Undang-Undang Islam di negeri-negeri, urusan berkenaan fatwa diletakkan 
secara khusus di bawah Jabatan Mufti negeri. 
 
PERKEMBANGAN INSTITUSI FATWA DI NEGERI KEDAH  
Fatwa bermula ketika Islam dibawa ke negeri Kedah oleh seorang ulama Arab, bernama 
Syeikh Abdullah bin Syeikh Qumairi dan rakan-rakannya pada masa pemerintahan 



Al-Qanatir: International Journal of Islamic Studies. Vol. 12.  No. 2 (2018) 
eISSN: 2289-9944 

16 
http://al-qanatir.com 

Maharaja Derbar Raja II (1136). Beliau telah mengislamkan sultan dan rakyat. 
Pengislaman ini merupakan bibit-bibit penting ke arah perlaksanaan syariat Islam dan 
penubuhan institusi fatwa di negeri Kedah. Sultan telah melantik mereka menjadi 
penasihat dalam pelbagai urusan agama. Catatan paling awal yang dapat dikesan berkaitan 
dengan fatwa berlaku pada zaman Sultan Muhammad Jiwa (1710-1778). Beliau 
mengadakan peraturan dan undang-undang termasuk hukum syarak. Satu Jabatan Mufti 
telah diadakan diketuai oleh Syeikh Abdul Jalil (Buyung Adil, 1980) dan kemudian anaknya 
pula, Syeikh Abdul Kadir sebagai mufti (Mohd Shaghir, 1983). Ketika zaman Sultan Ahmad 
Tajuddin Mukarrom Shah (1854-1879), jawatan mufti terdapat dalam struktur 
pentadbiran agama Islam seperti yang disebut dalam Jurnal Peranan dan Kemajuan Majlis 
Agama Islam Kedah (1963-1993):   
Adapun Duli Baginda Sultan Yang Maha Mulia itu menjadi Hakim yang menghukum segala 
orang-orang isi negeri itu dan Tuan Besar Haji Zain ditetapkan menjadi Kadi dikapit oleh 
Imam Besar Tuan Haji Mat Jaafar dengan Tuan Syeikh Ali dan yang menjadi mufti ialah 
Tuan Muhammad Taib bin Ismail. 

 
Semasa zaman Sultan Abdul Hamid (1879-1943) institusi fatwa terletak di bawah 

satu organisasi Pejabat Agama Islam Negeri yang ditubuhkan di Limbung Kapal, Alor Setar 
(Osman Ishak, 1981), diketuai oleh ‘Syeikhul Islam’. Terdapat tiga orang ulama telah 
dilantik iaitu Syeikh Muhammad Khayyat (1901-1903), Syed Abdullah Dahlan (1904), dan 
Haji Wan Sulaiman Wan Sidek (1905-1935) (Osman Ishak, 1981). Jawatan ini dibantu oleh 
seorang Kadi Besar. Pentadbiran agama dibahagikan kepada dua bahagian utama iaitu 
bahagian Pentadbiran Am Urusan Hal Ehwal Agama Islam dan bahagian Syariah. Pada 
tahun 1935, jawatan Syeikhul Islam digantikan oleh Majma’ Syaikhul Islam. Gelaran ini 
telah digunakan bermulam pada tahun 1936 sehingga 1964. Ia dianggotai oleh Kadi Besar 
Sheikh Ahmad Wakas (pengerusi) dan dua ahli yang dilantik bertujuan melicinkan lagi 
pentadbiran agama Islam iaitu Haji Abdul Ghani dan Sheikh Mahmud bin Mohd Noh. 
Seterusnya diikuti oleh Sheikh Mahmud bin Mohd Noh (pengerusi) dan Haji Abdul Rahman 
bin Abdul Latiff adalah pengerusi Majma’ Syeikhul Islam yang terakhir (Osman Ishak, 
1981).  

Majma’ ini ditamatkan fungsinya apabila Majlis Agama Islam Kedah ditubuhkan 
pada tahun 1948. Tujuan Majlis ialah menasihati Sultan mengenai hal agama Islam (Osman 
Ishak, 1981). Seterusnya, diperkenalkan Undang-Undang Pentadbiran Agama Islam No. 9, 
1962 menggantikan Enakmen 1948 di mana urusan fatwa diletakkan di bawah 
Jawatankuasa Fatwa (Enakmen Kedah, Seksyen 35-38). 

Perubahan besar berlaku apabila segala urusan fatwa diletakkan di bawah Pejabat 
Mufti Negeri Kedah Darulaman ditubuhkan mengikut waran perjawatan negeri Kedah Bil 
3/1998 yang berasingan daripada Jabatan Hal Ehwal Agama Islam Kedah. Seterusnya pada 
20 Februari 2008, telah diperuntukan Enakmen No. 6 yang dinamakan Enakmen Mufti dan 
Fatwa. Enakmen ini berkaitan dengan segala urusan yang melibatkan fatwa dan muftí 
serta ditubuhkan dengan objektif menjadi tempat rujukan yang utama bagi melahirkan 
sebuah masyarakat Islam yang berilmu dan berwibawa serta untuk memahamkan 
masyarakat Islam tentang hukum-hukum Islam.  

 
PERANAN DAN BIDANG KUASA MUFTI 
Perlembagaan Persekutuan melalui Jadual Kesembilan, Senarai Negeri meletakkan 
peranan dan bidang kuasa mufti terikat dengan enakmen-enakmen dan undang-undang 
pentadbiran Islam yang berkuat kuasa dalam sesebuah negeri. Di negeri Kedah, Enakmen 
no. 6 2008 memperincikan peranan dan kuasa mufti dalam melaksanakan tugasnya. Ketika 
mengeluarkan fatwa, mufti dibantu oleh satu Jawatankuasa Fatwa (Seksyen 8(2). Enakmen 
2008 perkara 11(1) memperuntukan Jawatankuasa Fatwa hendaklah terdiri daripada:  

a) Mufti sebagai pengerusi.  
b) Timbalan mufti sebagai ahli.  



Al-Qanatir: International Journal of Islamic Studies. Vol. 12.  No. 2 (2018) 
eISSN: 2289-9944 

17 
http://al-qanatir.com 

c) Tiga orang anggota Majlis, dan tidak kurang daripada dua dan tidak lebih daripada 
enam orang lain, yang layak dan sesuai dilantik oleh Ke bawah Duli Yang Maha 
Mulia Sultan atas nasihat mufti.  

 
Selain mengeluarkan fatwa, mufti juga bertanggungjawab kepada DYMM Sultan 

berkaitan hukum syarak. Peruntukan Seksyen 7 (1) menyebut:  
Mufti hendaklah membantu dan menasihati Ke bawah Duli Yang Maha Mulia Sultan 
berkenaan semua perkara hukum syarak dan dalam semua perkara sedemikian hendaklah 
menjadi pihak berkuasa utama di negeri Kedah Darul Aman selepas Ke bawah Duli Yang 
Maha Mulia Sultan, kecuali jika diperuntukan selainnya dalam enakmen ini. 
 

PROSEDUR PENGELUARAN FATWA 
Sebarang persoalan hukum hendaklah diajukan terus kepada mufti. Mufti dan 
Jawatankuasa Fatwa berhak untuk mengeluarkan fatwa sama ada atas daya usahanya atau 
atas titah perintah Ke bawah DYMM Sultan (Seksyen 19(1)(a)(b)). Peruntukan 
menyebutkan, fatwa boleh dikeluarkan apabila ada permohonan secara bertulis kepada 
muftí (Seksyen 19(c). Permohonan boleh dibuat melalui surat, telefon, faks atau berjumpa 
terus dengan Pejabat Mufti. Tidak semua permohonan dibawa ke dalam mesyuarat 
Jawatankuasa Fatwa. Permohonan akan ditolak sekiranya ia tidak memberi manfaat. 
Permohonan yang dikira sesuai, mufti boleh mengarahkan suatu penyelidikan dijalankan 
oleh pegawai penyelidik dan satu kertas kerja disediakan (seksyen 21(1)) yang meliputi 
segala butiran yang perlu seperti dalil-dalil dan rujukan untuk dibincangkan.  

Kebiasaannya, pegawai penyelidik menyediakan kertas kerja dan dibantu oleh 
penolong pegawai penyelidik ataupun dengan bantuan pihak luar seperti pandangan pakar 
ekonomi atau pakar kesihatan dalam memberikan maklumat tambahan yang diperlukan. 
Apabila sesuatu fatwa diwartakan, maka ia mengikat masyarakat Islam di negeri Kedah. 
Kegagalan mentaatinya boleh menyebabkan tindakan undang-undang diambil. Sebelum 
diwartakan, fatwa tersebut akan diteliti oleh Penasihat Undang-Undang Negeri untuk  
memastikan bahasa yang digunakan adalah bahasa undang-undang. Setelah itu, ia akan 
disemak semula oleh mufti sebelum dihantar ke Setia Usaha Kerajaan bahagian 
Pentadbiran untuk diwartakan. 
 

ANALISA STATISTIK FATWA 
Umumnya di Malaysia, keputusan fatwa dapat dikategorikan dalam tiga bentuk, pertama, 
fatwa yang diwartakan; kedua, jawapan fatwa yang diputuskan dalam mesyuarat 
jawatankuasa fatwa dan ketiga, fatwa yang dikeluarkan oleh mufti secara persendirian 
berbentuk lisan dan tulisan. Hanya kategori pertama sahaja yang mengikat dan 
mempunyai implikasi undang-undang. Kertas kerja ini akan hanya melihat empat buah 
buku himpunan fatwa yang dihasilkan oleh Jabatan Mufti Negeri Kedah. Hasil kajian 
mengenai jumlah fatwa yang ditulis oleh Jabatan Mufti dalam koleksi himpunan fatwa 
adalah seperti berikut: 
 



Al-Qanatir: International Journal of Islamic Studies. Vol. 12.  No. 2 (2018) 
eISSN: 2289-9944 

18 
http://al-qanatir.com 

 
Rajah 1: Bilangan Fatwa Mengikut Jilid Himpunan Fatwa 

 
Keseluruhannya, terdapat sebanyak 566 fatwa telah ditulis oleh Pejabat Mufti 

dalam empat himpunan fatwanya. Berdasarkan kepada analisis deskriptif yang dijalankan 
melalui rajah 1 menunjukkan wujud perbezaan jumlah yang agak ketara. Jilid 1 sahaja 
sebanyak 351 (62.01%) fatwa dikeluarkan. Jilid 2 sebanyak 83 (14.31%) fatwa 
dikeluarkan, jilid 3 sebanyak 78 (13.96%) dikeluarkan. Manakala jilid 4 pula terdapat 
hanya 54 (9.72%). Keadaan ini berlaku kerana jilid-jilid ini mewakili fatwa-fatwa untuk 
beberapa tahun yang berbeza. Jilid 1 bermula dari tahun 1964–1993, jilid 2 dari 1994–
2002, jilid 3 dari 2003–2008 dan yang terakhir dari 2008–2009.  

 

 
Rajah 2: Kategori Fatwa Mengikut Kesesuaian Masalah 

 
Secara keseluruhannya fatwa-fatwa ini telah dikategorikan kepada lima bidang. 

Pertama, tauhid mengandungi 7.95% (45) fatwa. Kedua, ibadat, 39.40% (223) fatwa. 
Ketiga, munakahat sebanyak 8.48% (48) fatwa, keempat, mualamat sebanyak 7.95% (45) 
dan kelima, kategori umum sebanyak 36.22% (205) fatwa. Rajah 2 di atas jelas 
memaparkan bahawa fatwa berkaitan ibadat adalah merupakan jumlah terbanyak yang 
dikeluarkan berbanding dengan fatwa-fatwa yang lain. Ia mewakili hampir separuh 
(39.40%) daripada fatwa-fatwa dalam kategori yang lain. Keadaan ini menggambarkan 



Al-Qanatir: International Journal of Islamic Studies. Vol. 12.  No. 2 (2018) 
eISSN: 2289-9944 

19 
http://al-qanatir.com 

keperihatinan masyarakat Islam terhadap ibadat yang mereka laksanakan. Apatah lagi 
ibadat merupakan asas terpenting dalam kehidupan umat Islam demi menjamin 
kebahagian di dunia dan akhirat. Kebimbangan masyarakat terhadap amalan yang mereka 
lakukan menyebabkan banyak persoalan diajukan kepada pihak Jawatankuasa Fatwa.  

 
PERBINCANGAN MENGENAI KAEDAH PENETAPAN FATWA DI NEGERI KEDAH 
Pada zaman moden ini umat Islam sentiasa berhadapan dengan pelbagai persoalan baru. 
Oleh itu, usaha menetapkan hukum perlu diteruskan. Setiap hukum atau fatwa hendaklah 
berdasarkan kekuatan istinbat (Saedon, 1996). Enakmen No.6, seksyen 26(1) 
memperuntukan garis panduan dalam berfatwa. Umpamanya pemakaian mazhab tertentu. 
Peruntukan menyatakan sebarang persoalan hendaklah diselesaikan berdasarkan 
pendapat mazhab Syafie. 
Dalam mempertimbangkan apa-apa fatwa di bawah seksyen 21 atau memperakukan apa-
apa pendapat di bawah seksyen 25 Jawatankuasa fatwa hendaklah, pada lazimnya 
mengikut qaul muktamad Mazhab Syafi’i berlandaskan al-Quran, Hadis, Ijma’ Ulamak dan 
Qiyas. 
 

Secara amnya, mazhab Syafie adalah rujukan utama dalam menetapkan fatwa. Ia 
bertujuan menggelakkan percanggahan pendapat dan kekeliruan dalam kalangan 
masyarakat (Alias, 2001). Keadaan ini sekali gus boleh mewujudkan kesatuan amalan dan 
fikiran dalam kalangan masyarakat seterusnya dapat mengelakkan perpecahan. Namun, 
jika Jawatankuasa Fatwa berpendapat bahawa qaul muktamad dari Mazhab Syafie boleh 
membawa kepada keadaan yang berlawanan dengan kepentingan awam, pihak 
Jawatankuasa Fatwa bolehlah dengan keizinan daripada DYMM Sultan mengikut qaul 
muktamad dari Mazhab Hanafi, Maliki atau Hambali. Seksyen 26 (2) menyebutkan: 
Jika Jawatankuasa fatwa berpendapat bahawa dengan mengikut qaul muktamad Mazhab 
Syafi’i suatu keadaan yang berlawanan dengan kepentingan awam akan terhasil, 
Jawatankuasa fatwa bolehlah mengikut qaul muktamad Mazhab Hanafi, Maliki atau 
Hambali setelah mendapat perkenan Ke bawah Duli Yang Maha Mulia Sultan. 

 
Peruntukan ini jelas menggambarkan bahawa tidak terdapat kekangan untuk 

menerima pandangan yang sesuai dan munasabah demi kemaslahatan masyarakat 
walaupun di luar daripada qaul muktamad Syafie. Kajian teks mendapati pendapat mazhab 
lain diambil sekiranya ia bersesuaian dengan keadaan semasa dan keperluan tertentu. 
Terutamanya pandangan daripada mazhab Hanafi, contohnya dalam persoalan zakat fitrah 
disebutkan ‘harus dibayar fitrah dengan wang bertaklidkan kepada mazhab Hanafi’ dan 
sekarang ini telah menjadi amalan kebanyakan kaum Muslimin di seluruh negara.  

Termasuk juga hukum memakan binatang buruan yang dibunuh menggunakan 
senjata api yang berdasarkam mazhab Hanafi. Pandangan daripada mazhab Hanafi 
merupakan pilihan Jawatankuasa Fatwa, contohnya hukum binatang buruan dengan pistol 
atau senapang. Jawatankuasa Fatwa setelah meneliti dan mengambil kira keadaan masa 
kini di mana pemburu-pemburu kebanyakannya berburu selain daripada menggunakan 
binatang seperti burung adalah dengan menggunakan  senjata api kerana zaman ini bukan 
lagi zaman tombak atau lembing atau seumpamanya, bersetuju mengambil keputusan 
bahawa harus berburu dengan senjata api dan bahawa binatang buruan yang mati dengan 
senjata api halal dimakan dengan syarat pemburu itu seorang Muslim atau Kitabi, 
mumaiyyiz yang berakal, qasad memburu dan menghalal binatang buruan itu dan 
menyebut nama Allah ketika melepaskan tembakan.  

Keputusan ini berdasarkan pandangan ulama Hanafi yang menyebutkan halal 
memakan binatang buruan yang diburu dengan senjata api yang berpeluru dari jenis 
logam seperti besi atau timah seperti senapang yang digunakan pada masa kini, jika ada 
tahqiq bahawa matinya itu adalah dengan sebab luka bukan sebab kederasan peluru itu. 
Manakala pandangan ulama Syafie menyebutkan binatang buruan yang ditembak dengan 
senjata api tiada halal dimakan kerana senjata api bukan daripada jenis senjata yang tajam 



Al-Qanatir: International Journal of Islamic Studies. Vol. 12.  No. 2 (2018) 
eISSN: 2289-9944 

20 
http://al-qanatir.com 

yang melukakan sekalipun ia meluka dan menembuskan tetapi lukaan dan tembusan itu 
dengan sebab kekuatan bukan dengan kerana ketajaman. (Lihat  buku 2 fatwa no. 7). 

Justeru, realitinya fatwa di negeri Kedah tidak bertaqlid kepada mazhab Syafie 
semata-mata. Kaedah sebegini adalah lebih sesuai kerana ia akan menghasilkan fatwa yang 
bersesuaian dan menepati kehendak semasa dan tidak taksub kepada mazhab tertentu 
(Wahbah al-Zuhauliyy, 1969). Jika tidak ditemui mana-mana qaul muktamad daripada 
empat mazhab, maka bolehlah diputuskan mengikut hemat Jawatankuasa Fatwa sendiri 
(Seksyen 26(3).  

Peruntukan ini memperlihatkan keterbukaan pihak Jawatankuasa Fatwa untuk 
mengambil pandangan hukum dari mana-mana mazhab Sunni. Bahkan, pandangan selain 
daripada empat mazhab tersebut juga sehingga sampai kepada ijtihad yang lebih luas. 
Ertinya, Jawatankuasa Fatwa kelihatan bebas menentukan kaedah yang sesuai untuk 
dipakai bagi menyelesaikan persoalan yang timbul berasaskan keperluan dan kepentingan 
awam. Apa yang penting dalam usaha mengeluarkan fatwa, pihak yang bertanggungjawab 
berusaha menjadikan sesuatu fatwa itu boleh mendatangkan manfaat dan maslahat 
kepada masyarakat umum. Selain itu, masyarakat awam juga tidak dibenarkan 
mengeluarkan fatwa bertentangan dengan fatwa rasmi. 
 
PENUTUP 
Pejabat mufti bertanggungjawab melaksanakan segala urusan fatwa. Setiap permasalahan 
yang timbul akan dijawab oleh pihak bertanggungjawab berdasarkan kepada yang 
pertamanya keutamaan hendaklah diberikan kepada mazhab Syafie, kemudian kepada 
lain-lain mazhab yang dibenarkan setelah mendapat keizinan daripada Sultan.  

Berdasarkan perkembangan ini, institusi fatwa bertindak sebagai suatu mekanisma 
penting dalam menjaga keamanan dan kebajikan masyarakat. Ia juga bertindak sebagai 
badan penyelarasan dan penyeragaman hukum untuk kepentingan umum serta 
mewujudkan suasana perpaduan dan kesatuan dalam kehidupan seharian. Malahan ia juga 
berupaya membentuk satu pemikiran yang sama terhadap sesuatu isu yang timbul dan 
mengelak daripada berlakunya kontroversi serta polemik yang berpanjangan. 
 
RUJUKAN    
Abu Bakar Abdullah. 1986. Ke Arah Perlaksanaan Undang-Undang Islam di Malaysia: 

Masalah dan Penyelesaiannya. Kuala Terengganu: Pustaka Damai. 
Abdul Rahman Abdullah. 2000. Sejarah dan Tamadun Asia Tenggara Sebelum dan Sesudah 

Pengaruh Islam. Kuala Lumpur: Utusan Publications & Distributors Sdn. Bhd.  
Ahmad Hidayat Buang. 2004. Fatwa di Malaysia. Universiti Malaya: Jabatan Syariah dan 

Undang-Undang, Akademi Pengajian Islam. 
Alias Azhar. 2001. Metodologi Jawatankuasa Fatwa Negeri Kedah Dalam Mengeluarkan 

Fatwa-Fatwa: Kajian dari tahun 1985-1995: Tesis Sarjana, Fakulti Syariah, Universiti 
Malaya. 

Buyung Adil. 1980. Sejarah Kedah. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 
Fatimi S,Q. 1963. Islam Comes To Malaysia. ed. Shirley Gordon. Singapore: Malayan 

Sosiological Research Institute Ltd. 
John Crawfurd. 1877. History of The Indian Archipelago. London: Frank Cass and Co. Ltd., 

vol. III. 
Jurnal Tahunan Perdana dan Kemajuan (1963-1993) Majlis Agama Islam, Alor Setar 

Kedah, 1995.  
Mohd Daud Bakar. 1997. Instrumen Fatwa dalam Perkembangan Perundangan Islam. 

Jurnal Syariah, Jld. 5. Bil.1. hlm.1-1. 
Nor Naemah bt. Abd Rahman. 2007. Amalan Fatwa di Malaysia: Antara Keterikatan 

Mazhab dan Keperluan Tarjih. Jurnal Fiqh, bil 4. hlm.85-102. 
Noor Naemah Abd Rahman, Abdul Karim Ali dan Ridzwan Ahmad. 2004. Keterikatan 

Fatwa Kepada Mazhab Syafi‟i: Analisis Terhadap FatwaFatwa Jemaah Ulama Majlis 



Al-Qanatir: International Journal of Islamic Studies. Vol. 12.  No. 2 (2018) 
eISSN: 2289-9944 

21 
http://al-qanatir.com 

Agama Islam dan Adat Istiadat Melayu Kelantan. Prosiding Seminar Kebangsaan Usul 
Fiqh 2004 (SUFI 2004) 2004. 

Othman Ishak. 1981. Fatwa Dalam Perundangan Islam. Kuala Lumpur: Fajar Bakti.  
Wu Min Aun. 1999. The Malaysian Legal System. Petaling Jaya: Longman. 
 
 
Penafian 
Pandangan yang dinyatakan dalam artikel ini adalah pandangan penulis. Al-Qanatir: International Journal of 
Islamic Studies tidak akan bertanggungjawab atas apa-apa kerugian, kerosakan atau lain-lain liabiliti yang 
disebabkan oleh / timbul daripada penggunaan kandungan artikel ini. 

 
 


